
Journal of Islamic Economics 

and Business Perspectives 

Vol. 01 No.02, Desember 2025, 

pp. 43-53 

E-ISSN : 3123-5182 

  
 
 
 
 
  

43 
 

Recived: 09 October 2025 

Revised: 20 October 2025 

Accepted: 29 October 2025 

Published: 20 December 2025 

 

Fondasi Baru dalam Membangun Sistem Ekonomi Perspektif Ziauddin 

Sardar 

Raka Malik Azid1*, Oggy Maulidya Perdana Putri2, Imam Antoni3 

1Universitas Islam Cordoba Banyuwangi, Indonesia 

Email: Raka@uicordoba.ac.id  

2Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang, Indonesia 

Email: Oggymaulidyapp@gmail.com  

Universitas Islam Cordoba Banyuwangi, Indonesia 

Email: tonielei38@gmail.com  

*Corresponding Author:  

Raka@uicordoba.ac.id  

Abstrak 

Penelitian ini fokus kepada analisis terhadap integrasi ilmu Islam menurut Ziauddin Sardar dalam membangun 

sistem ekonomi Islam dengan metode penelitian kualitatif melalui studi kepustakaan, dengan analisis analitik 

dalam proses meringkas fenomena ekonomi yang penulis amati dengan menggunakan logika ilmiah. Tujuan dari 

penelitian ini membahas konsep ilmu Islam menurut pemikiran Ziauddin Sardar dimana terdapat sepuluh 

parameter sains ilmu menurut Sardar yang terdiri tauhid (keesaaan Allah), khalifah (pemimpin), ibadah, ’ilm 

(pengetahuan), halal (kebolehan), haram (larangan), ’adl (keadilan sosial), zulm (tirani), istislah (kepentingan 

umum), dan diya’ (pemborosan). Dari parameter sains Islam menurut sardar dalam penelitian ini akan di 

integrasikan dalam membangun sistem ekonomi Islam. Hasi dalam penelitian ini integrasi ilmu Islam dalam 

mewujudkan suatu sistem yang didirikan atas nilai-nilai Islam, dimana pada parameter sains islam pemikiran 

sardar terdapat nilai-nilai positif (halal, adl,istihlah) dan nilai negative (haram, zulm, diya’) hal ini sebagai 

tolak ukur untuk mengetahui apa yang diperbolehkan dan yang dilarang dan asas tauhid yang memprioritaskan 

nilai-nilai Ilahiyyah sebagai inti dari sistem ini. Sehingga dalam membangun sistem ekonomi Islam yang dapat 

ditinjau melalui parameter sains Islam menurut Ziauddin Sardar. 

Kata Kunci: Ilmu Islam, Sistem EkonomI 

 
 

Abstract 

This study focuses on the analysis of the integration of Islamic knowledge according to Ziauddin Sardar in 

building an Islamic economic system with qualitative research methods through literature study, with analytical 

analysis in the process of summarizing the economic phenomena that the author observes using scientific logic. 

The purpose of this study is to discuss the concept of Islamic science according to Ziauddin Sardar's thinking 

where there are ten parameters of science according to Sardar which consist of monotheism (oneness of God), 

caliph (leader), worship, 'ilm (knowledge), halal (permissibility), haram (prohibition). , 'adl (social justice), zulm 

(tyranny), istislah (public interest), and diya' (waste). According to Sardar, the parameters of Islamic science in 

this research will be integrated in building an Islamic economic system. The results in this study are the 

integration of Islamic knowledge in realizing a system that is founded on Islamic values, where the parameters of 

Islamic science in sardar thought have positive values (halal, adl, istihlah) and negative values (haram, zulm, 

diya'). this is a benchmark to find out what is allowed and what is forbidden and the principle of monotheism that 

prioritizes divine values as the core of this system. So that in building an Islamic economic system that can be 

reviewed through the parameters of Islamic science according to Ziauddin Sardar. 

 

Keywords: Islamic Science,  Economic System 

  

mailto:Raka@uicordoba.ac.id
mailto:Oggymaulidyapp@gmail.com
mailto:tonielei38@gmail.com
mailto:Raka@uicordoba.ac.id


44 
 Journal of Islamic Economics and Business Perspectives , Vol. 01, No. 02 
 

PENDAHULUAN 

Islam adalah agama yang rahmatan lil alamin artinya adanya Islam mampu mewujudkan 

kedamaian dan kasih sayang untuk kehidupan manusia baik dalam aspek spiritual maupun 

materiel. Islam bukan sekedar mengendalikan keyakinan, namun pula dapat mengontrol sosial, 

politik, ekonomi dan budaya. Aturan Islam dalam kegiatan ekonomi selalu menarik untuk 

dibahas, sebab ekonomi meupakan siklus aktivitas manusia untuk mencukupi kebutuhan pribadi 

maupun masyarakat. Perekonomian di era modern saat ini sering ditemui transaksi dengan sistem 

kapitalis dan sosialis yang tidak sesuai dengan aturan Islam, maka perlu kesadaran dan 

pengetahuan dari masing individu dalam menerapkan nilai-nilai Islam demi mendirikan sistem 

ekonomi Islam (Putri et al., 2025). 

Dalam mewujudkan nilai-nilai Islam tidak sedikit masyarakat melaksanakan aktivitas 

ekonomi sesuai dengan syariat Islam.  Kendati masih banyak umat islam yang melegalkan segala 

cara untuk memperoleh keuntungan dan mengkonsumsi yang dilarang oleh syariat Islam. 

Seperti, saat bertransaksi masih memutuskan menggunakan transaksi pada perbankan non Islam 

dari pada perbankan Islam yang tentu pada sistem operasi perbankan Islam menggunakan prinsip 

syariah bahkan masih banyak diantara masyarakat yang beranggapan sistem ekonomi 

konvensional dan sistem ekonomi Islam adalah sama (Purwanto et al., 2022). 

Masyarakat pada umumnya telah mengetahui sistem ekonomi kapitalis dan sosialis. 

Sistem ekonomi kapitalis menimbulkan dampak ketidak adilan dan penindasan yang 

memperlihatkan kesenjangan antar golongan atau ketimpangan ekonomi serta cenderung 

memiliki kebebasan dalam memiliki harta dan persaingan bebas. Sedangkan pada sistem 

ekonomi sosialis tidak mengakui kepemilikan pribadi melainkan kepemilikan negara sehingga 

masyarakat tidak mempunyai indepedensi dalam menikmati sumber daya yang ada (Syahputra, 

2020).  Pandangan kapitalis dan sosialis mengenai ekonomi secara pasti tidak sejalan dengan 

pandangan Islam, oleh karena itu perlu mengkaji nilai-nilai Islam dalam membangun sistem 

ekonomi (Nurkomalasari & Zakiah, 2021). Sedangkan dampak yang ditimbulkan oleh sains 

modern atau ilmu pengetahuan saat ini dianggap sebagai ajang eksploitasi atau melegalkan 

segala cara agar mendapatkan profit sebesar-besarnya (Sa’dan, 2015).  Sains diperlukan untuk 

meraih keuntungan dan perkembangan ekonomi di era modern, serta untuk mendominasi sistem 

ekonomi. 

Ilmu Islam adalah jenis fenomena yang komprehensif, yang membangun kembali 

pengetahuan pada dasar aslinya. Pengetahuan adalah media untuk memahami entitas Allah. 

Tujuan ilmu adalah untuk mengekstraksi esensi alam dan alam semesta dan kemudian bersujud 

dan berserah diri dengan penuh kerendahan hati di hadapan Allah, Yang Maha Penyayang dan 

Maha Pemurah dan memiliki rasa syukur juga membuat kesan umum tentang kebaikan, 

kemurnian dan kesalehan (Ahsan et al., 2013).  Sedangkan integrasi ilmu Islam menurut Amin 

Abdullah yang memadukan studi Islam dan Umum mengalami kesulitan karena keduanya saling 

bertolak belakang. Oleh sebab itu diperlukan interkoneksitas atau usaha untuk menguasai 

komplikasi fakta aktivitas yang dialami manusia sehingga tiak saling melumatkan antara ilmu 

umum dan agama (Mufid, 2014).  Sedangkan berbeda dengan pandangan Ziauddin Sardar yang 



45 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

berpendapat bahwa ilmu Islam hadir dimulai melalui peradaban ilmu. Ziauddin Sardar 

mengusulkan gagasan untuk melahirkan sebuah preferensi Islam yang kuat terhadap 

imperialisme Barat (Sa’dan, 2015).  

Melalui fenomena yang terjadi umat Islam memerlukan pemahaman untuk menambah 

keyakinan terhadap masyarakat muslim agar menjalankan aktifitas ekonomi sesuai dengan 

syariat Islam. Oleh sebab itu, melalui tulisan ini peneliti mengadopsi ilmu Islam menurut 

Ziauddin Sardar yang diintegrasikan dalam kegiatan ekonomi untuk membangun sitem ekonomi 

Islam. Pada tulisan ini diharapkan dapat membuka wawasan berpikir tentang konsep dan 

integrasi ilmu Islam menurut Ziauddin Sardar dalam membangun sistem ekonomi Islam. 

METODE 

Penelitian merupakan penelitian kualitatif dengan disain penelitian literature review 

yakni kajian pustaka yang meninjau atau menganalisis secara kritis gagasan, pengetahuan, atau 

temuan yang terdapat pada literatur. Meninjau literature dan mengkaji topik yang relevan yang 

digabungkan merupakan proses penelitian kepustakaan, dengan menekankan analisis pada proses 

penyimpulan fenomena yang diamati oleh penulis menggunakan logika ilmia (Creswel, 2014).  

Pores penelusuran literatur bisa menggunakan sumber  berupa  jurnal,  buku, kamus,  dokumen,  

majalah  dan  sumber  lain  tanpa melaksanakan riset lapangan (Wohlin et al., 2020).  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Ilmu Islam Menurut Ziaudin Sardar 

Sardar memandang bahwa pengetahuan merupakan sebagai rangkaian aktifitas manusia. 

Namun, pengamatan semacam ini bagi Sardar masih banyak orang yang menentangnya, 

sebab menurut sebagian cendikiawan pengetahuan merupakan metodologi objektif untuk 

mengukuhkan fakta yang dapat dibuktikan. Sardar memiliki pandangan terkait sains atau 

pengetahuan, dimana aspek pengetahuan harus berorientasi pada nilai-nilai dan seluruh 

pengetahuan menggambarkan aktifitas kultural atau bentuk dari pandangan pelaku sains 

(Fuady & Bistara, 2022). Sardar menolak pandangan bahwa pengetahuan sepenuhnya 

objektif dan bebas nilai. Untuk Sardar, pengetahuan adalah aktivitas manusia yang harus 

berorientasi pada nilai, budaya, dan kebutuhan kelompok, khususnya dalam Islam. Dengan 

demikian, metode dengan cepat memberikan alternatif integratif penting pada 

pengembangan ilmu dan pendidikan di dunia Muslim. 

Terjadi keberaneka ragaman gagasan cendekiawan Muslim tentang ilmu Islam, dan 

Sardar mengemukakan ilmu Islam dalam bentuk kesesuaian dengan al-Qur’an dan hadits 

(Sa’dan, 2015).  Sardar mendefinisikan ilmu atau pengetahuan menjadi media pemecah 

masalah (problem solving). Karena tanpa ilmu suatu peradaban tidak akan dapat menjaga 

atau mencukupi kebutuhan masyarakat dan budayanya. Besarnya dampak sains sehingga 

sains dapat membentuk lingkungan fisik, intelektual dan budaya serta memajukan cara 

produksi ekonomis yang dipilih oleh suatu peradaban. Sardar berpendapat bahwa sains 

merupakan media untuk membentuk suatu peradaban. 

Terdapat sepuluh konsep yang diidentifikasi sebagai parameter sains Islam yang 

direalisasikan oleh Ziauddin Sardar beserta sarjana Muslim dan Barat pada konferensi 



46 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

internasional “Islamic and the West” di Stockholm tanggal 24-27 September 1981. Hasil 

parameter sains Islam dalam konferensi meliputi: tauhid (keesaaan Allah), khalifah 

(pemimpin), ibadah, ’ilm (pengetahuan), halal (kebolehan), haram (larangan), ’adl (keadilan 

sosial), zulm (tirani), istislah (kepentingan umum), dan diya’ (pemborosan).  

2. Integrasi Ilmu Islam Menurut Ziauddin Sardar dalam Membangun Sistem Ekonomi. 

Sistem ekonomi Islam adalah sistem yang menerapkan prinsip-prinsip ekonomi dengan 

cara yang sesuai dengan Ajaran Islam dalam setiap kegiatan ekonomi yang bertujuan untuk 

menciptakan barang dan jasa dengan tujuan untuk memenuhi kebutuhan manusia (Nisrina et 

al., 2025). Sistem ekonomi Islam menekankan prinsip keadilan, keseimbangan, dan 

keberlanjutan yang berlandaskan syariah. Tujuannya adalah untuk memenuhi kebutuhan 

manusia secara menyeluruh sementara tetap mengutamakan kemaslahatan umat dan mencari 

ridha Allah. Tujuan ekonomi Islam, seperti tujuan sistem ekonomi lainnya, adalah untuk 

memenuhi banyak tuntutan keberadaan manusia, baik di tingkat individu maupun 

masyarakat (Khan, 2018).  

Pandangan dualistik dalam memahami dan menerapkan ilmu pengetahuan menurut 

Ziauddin Sardar terus ada. Hal ini terutama disebabkan oleh pengaruh asumsi masyarakat 

serta dinamika kekuasaan yang ada. Sardar menyoroti pentingnya mengintegrasikan sains 

dengan pendekatan kritis untuk mencapai pemahaman yang lebih holistic (Stevenson, 2022). 

Dalam mengembangkan dan membangun ilmu pengetahuan tentang sistem ekonomi Islam 

tidak cukup dengan memperbaiki orientasinya saja, namun juga perlu mengintegrasikan 

antara ilmu agama dengan ilmu umum. Maka, Ziauddin Sardar mengemukakan ide-ide 

tentang pengetahuan yang dirumuskan berdasarkan epistimologi Islam. 

Ditemukan sepuluh konsep menurut Ziauddin Sardar sebagai parameter sains Islam yang 

di integrasikan dalam membangun sistem ekonomi islam, sebagai berikut: 

a. Tauhid 

Konsep tauhid yang berarti keesaan Tuhan, artinya Allah adalah pemilik yang sah 

atas alam semesta dan semua sumber daya di dalamnya. Konsekuensinya, segala aktivitas 

yang melibatkan alam (sumber daya) dan manusia (muamalah) harus didefinisikan dalam 

konteks hubungan dengan Tuhan. Umat manusia memiliki kesatuan antara manusia 

dengan alam dan ilmu pengetahuan dengan nilai. Ziauddin Sardar mengukuhkan konsep 

tauhid sebagai inti pemikiran dan prilaku sosial Islam. konsep tauhid dalam membangun 

sistem ekonomi islam adalah semua sumber daya yang ada merupakan ciptaan dan milik 

Allah secara absolut (Suhernawati et al., 2025). Dalam ekonomi Islam manusia sebagai 

pemilik sekunder, sehingga manusia bertanggung jawab untuk mengelolanya. Tauhid 

menegaskan bahwa semua sumber daya sepenuhnya milik Allah. Manusia berperan 

sebagai pengelola (khalifah) yang memiliki tanggung jawab untuk bertindak adil dan 

menjaga keseimbangan lingkungan. Prinsip ini menjadi dasar bagi sistem ekonomi Islam. 

b. Khilafah  

Berdasarkan konsep tauhid akan kemudian muncul konsep khilafah bahwa 

manusia sebagai pemimpin akan dimintai pertanggung jawaban mengenai apa yang telah 

dilakukan selama hidup di dunia. konsep khilafah dalam sistem ekonomi yaitu manusia 



47 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

sebagai pemegang amanah untuk mengelola sumber daya, sehingga dalam mengelola 

harus merealisasikan kemaslahatan dan kesejahteraan secara adil (Fajriansyah et al., 

2025). Konsep tauhid dan khilafah dalam ekonomi Islam menekankan bahwa manusia 

memiliki peran sebagai pemegang amanah yang harus mengelola sumber daya dengan 

cara yang adil, bertanggung jawab, serta berfokus pada kesejahteraan bersama. Tindakan 

ini wajib dipertanggungjawabkan kepada Allah dan masyarakat. 

c. Ibadah 

Setelah kesadaran tauhid dan khilafah muncul, maka muncul konsep ibadah 

dalam mengelola harta atau bekerja manusia bertanggung jawab atas apa yang telah 

dikerjakan (Kasmawati & Mawardi, 2025). Kesadaran akan tauhid dan khilafah 

menghasilkan pemahaman mengenai ibadah dalam pengelolaan kekayaan dan pekerjaan. 

Ini mendorong individu untuk memiliki tanggung jawab baik dari segi spiritual maupun 

sosial terhadap semua aktivitas yang mereka lakukan. Prinsip ini menekankan bahwa 

setiap kegiatan ekonomi. Dalam bekerja senantiasa mengikuti aturan dalam bentuk 

syariat. Menurut Sardar kegiatan dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam merupakan 

ibadah. Berdasarkan firman Allah  Q.S Al-Jasiyah 45 : 18 (RI, 2015).  

 ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَريِْ عَةٍ مِ نَ الَْْمْرِ فاَتَّبِعْهَا وَلَْ تَ تَّبِعْ اهَْوَاءَ الَّذِيْنَ لْيََ عْلَمموْنَ 
Artinya: "Kemudian kami jadikan engkau (muhammad) mengikuti syariat (peraturan) dari 

agama itu, maka ikutilah (syariat itu) dan janganlah engkau ikuti keinginan orang-rang yang 

tidak mengetahui" 

d. ‘ilm 

Ziauddin Sardar beranggapan bahwa ’ilm (pengetahuan) dikelompokan menjadi 

dua bagian, yaitu Pengetahuan yang diwahyukan Pengetahhuan ini berkaitan tentang 

etika dan moral manusia dan Pengetahuan yang tidak diwahyukan. Dalam kerangka 

ibadah pengetahuan ini wajib dicari bagi umat Islam. Sebab pengetahuan yang tidak 

diwahyukan dibagi menjadi dua yaitu: pertama, fardu ‘ain merupakan inti bagi setiap 

individu untuk dicari sebagai pengetahuan pertahanan etika dan moral. Kedua, fardu 

kifayah merupakan pengetahuan yang diperlukan untuk keberlangsungan hidup (Sardar, 

2018). Dalam ekonomi Islam diwajibkan untuk memenuhi kebutuhan yang bersifat 

dharuriyah (primer). Ziauddin Sardar menegaskan bahwa mencari pengetahuan, baik 

yang berasal dari wahyu maupun non-wahyu, adalah suatu kewajiban yang seharusnya 

didasari oleh etika dan rasa tanggung jawab. Sardar mendorong umat Islam untuk 

mengembangkan sikap kritis 

e. Halal dan Haram 

Konsep halal pada sistem ekonomi Islam dapat diartikan bahwa dalam melakukan 

aktivitas ekonomi baik ketika produksi hingga konsumsi aktivitas ataupun produk yang 

dihasilkan tidak melanggar aturan syariat. Konsep haram atau sesuatu yang dilarang hal 

ini bertolak belakang dengan konsep halal. Jika konsep halal dalam aktivitas ekonomi 

sudah terpenuhi maka akan menuju pada keadilan (Masood et al., 2025). Konsep halal 

dalam perekonomian Islam lebih dari sekedar norma hukum, karena ekonomi Islam 

mewakili landasan etika untuk menanamkan keadilan, kesejahteraan, dan keberlanjutan 



48 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

sosial. Dalam menerapkan prinsip-prinsip halal tersebut, ekonomi Islam mencoba 

mengembangkan sistem ideal yang berhasil menjadikan kehidupan lebih layak dan 

manusiawi. 

f. Adl dan Zulm 

Pada konsep adl pada sistem ekonomi Islam dapat dicontohkan ketika memberi 

upah harus layak atau sesuai dengan pekerjaan yang dikerjakan dan ketika seorang 

muslim mempunyai harta harta maka ia tidak memakanya sendiri dalam sistem ekonomi 

islam dianjurkan untuk mendistribusikan sebagian hartanya dalam bentuk zakat, infaq, 

shodaqoh. Konsep zulm (tirani) adalah sewenang-wenang pada kekuasaan yang dimiliki, 

pada sistem ekonomi Islam melarang zulm yang mengancam pada kehidupan dan 

menimbulkan malapetaka, maka akan mengakibatkan terkurasnya Sumber Daya Alam 

(SDA) dan merosotnya Sumber Daya Manusia (SDM). Hal ini bertolak belakang dengan 

konsep keadilan (Adl) (Arbi et al., 2023). Sistem ekonomi Islam menempatkan keadilan 

sebagai prinsip dasar. Ini mengharuskan adanya distribusi kekayaan yang merata, 

perlindungan terhadap hak-hak pekerja, serta larangan atas segala bentuk penindasan. 

Penerapan prinsip-prinsip ini bertujuan untuk membangun masyarakat yang sejahtera. 

g. Istishlah dan Diya’ 

Konsep istiṣlāḥ menurut Ziauddin Sardar merupakan sains atau pengetahuan yang 

berorientasi pada kepentingan umum. jika nilai pengetahuan tersebut dilakukan dalam 

sistem ekonomi, maka dapat menjaga kelestarian perekonomian dan pelaku ekonomi di 

dalamnya, serta meningkatkan keadilan sosial (’adl). Konsep diya’ (pemborosan), konsep 

ini berorientasi pada aspek konsumsi, dimana terdapat aturan bagi seorang muslim agar 

tidak mempergukan hartanya secara berlebihan (Putawa, 2024). Ziauddin Sardar 

menjelaskan bahwa konsep istiṣlāḥ memiliki pengaruh yang sangat signifikan dalam 

mengangkat kemaslahatan masyarakat sebagai bidang saintifik ekonomi. Pelaksanaan 

penghayatan atas nilai ini dengan dijamin oleh larangan pemborosan memiliki tujuan 

untuk menciptakan sebuah sistem ekonomi 

Menurut Ziauddin Sardar sepuluh konsep ini saling berkesinambungan, sehingga 

tidak dapat dihilangkan dan berdiri sendiri. Dimulai dengan konsep tauhid yang 

merupakan kesatuan antara ilmu pengetahuan dan nilai. Setelah itu muncul konsep 

khilafah yang berarti manusia bertanggung jawab atas apa yang dimiliki dan yang 

dikerjakanya. Tanggung jawab ini diwujudkan dalam bentuk ibadah yang 

mengintegrasikan dengan nilai-nilai Islam. Kemudian ‘ilm sebagai kerangka atau 

ketentuan nilai-nilai Islam. Dalam hal ini ‘ilm dan ibadah memiliki hubungan yang 

diartikan bahwa ilmu pengetahuan tidak dapat diketahui jika melanggar perinta Allah 

(Habibi, 2024). Konsep Sardar sepuluh parameter saling bersinergi, mulai dari tauhid 

sebagai pusat keberkahan nilai dan dilanjutkan dengan khilafah, ibadah, dan ‘ilm, beserta 

enam parameter sisanya sebagai kerangka etika dan epistemologi ilmu pengetahuan 

Islam. Integrasi ini menciptakan suatu kesatuan yang harmonis. 

Kemudian enam konsep yang bertolak belakang merupakan hasil dari 

interprestasi ‘ilm. Berdasarkan nilai-nilai yang dianjurkan meliputi konsep halal, ‘adl, 



49 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

dan Istislah, sedangkan yang dilarang meliputi haram, zulm, dan diya’. Hal ini sesuai 

dengan temuan penelitian yang dilakuakan Nufus & Suip (2025), yang menyatakan 

Pemikiran Ziauddin Sardar tentang Islamisasi ilmu sebagai studi integrasi agama dan 

sains dalam Islam dalam ekonomi untuk menjadi perhatian, Sardar menegaskan bahwa 

ilmu pengetahuan tidak dapat dipertimbangkan sebagai entitas yang netral karena ilmu 

pengetahuan itu sendiri dari pandangan tertentu alam semesta dan menjalankan 

pandangan. Berdasarkan gambaran Sardar menggabungkan dua rumpun Islam dan sains 

dan menekankan bahwa harus mempertahankan hubungan keduanya. 

Fondasi baru dalam membangun sistem ekonomi menurut perspektif Ziauddin 

Sardar adalah ekonomi tidak netral nilai tetapi harus berdasarkan pada tauhid sebagai 

asas kesatuan Tuhan, manusia, dan alam. Khalifah sebagai mandat moral dalam 

mengelola sumber daya. Ibadah yang memaknai ekonomi sebagai seluruh aktivitas 

pengabdian. Al-‘ilm yang mengarahkan pengetahuan untuk kemaslahatan masyarakat, 

bukan eksploitasi alam. Prinsip halal dan haram dalam produksi, distribusi, dan 

konsumsi. Dengan demikian, prinsip al-‘adl untuk mewujudkan keadilan. Zulm yang 

dilarang dalam bentuk riba, eksploitasi, dan sebagainya. Yang meliputi aspek-aspak 

kehidupan baik material maupun spiritual seperti halnya prinsip kesetaraan dalam 

persaingan, distribusi maupun bagi hasil, orientasi istislah yaitu meletakan kepentingan 

umum depanan daripada kepentingan individual (Ma’zum et al., 2021). Serta penolakan 

terhadap diya’ atauan pemborosan sumber daya. Seluruh prinsip diatas merupakan bagian 

yang saling terkait membentuk kerangka normatif ekonomi syariah tantu dalam rangka 

mencapai kesejahteraan berkeadilan dan kelestariaan lingkungan serta kenmamgan umat 

secara holistik. 

KESIMPULAN DAN SARAN 

1. Simpulan 

Setelah menganalisis secara menyeluruh berdasarkan teori yang telah dibahas peneltian 

ini menegaskan bahwa gagasan Sardar tentang ilmu pengetahuan Islam mewariskan 

bangunan konseptual yang utuh bagi pembangunan sistem ekonomi yang sarat nilai Islam. 

Sepuluh parameter tauhid, khalifah, ibadah, ‘ilm, halal, haram, ‘adl, zulm, istislah, dan diya 

bersama-sama membentuk kerangka epistemologis dan etika yang terpadu, terjalin secara 

organis sehingga tidak dapat dipisahkan satu sama lain baik secara konseptual maupun 

mental. Tauhid adalah prinsip utama yang membangun fundamental kesatuan antara ilmu, 

nilai, manusia, dan alam; khalifah dan ibadah memotivasi aktivitas ekonomi sebagai amanah 

dan cara pengabdian diri kepada Ilahi. Melalui penggabungan ‘ilm dengan aspek-aspek 

praktek ide halal–haram, keadilan sosial, yaitu ‘adl, pendekatan pragmaticist, yaitu istislah, 

penolakan kezaliman, yaitu zulm, dan diya’ ) sistem ekonomi Islam dihubungkan dengan 

nonnetralitas sistem nilai. Sebaliknya, perspektif Sardar menegaskan bahwa sistem ekonomi 

Islam mempunyai pengkarakteran dasar yang berbeda daripada sistem kapitalis dan sosialis 

karena bersifat berorientasi pada keadilan, kesejahteraan holistik, dan keberlanjutan secara 

material dan spiritual. 



50 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

Integrasi ilmu Islam dalam mewujudkan suatu sistem yang berdiri diatas nilai-nilai Islam, 

dimana prinsip tauhid yang menganjurkan nilai Ilahiyyah sebagai esensi dari sistem 

ekonomi Islam. Oleh sebab itu, sistem ekonomi Islam secara otomatis berbeda dengan 

sistem ekonomi kapitalis dan sosialis. Dalam membangun sistem ekonomi Islam yang dapat 

ditinjau melalui parameter sains Islam menurut Ziauddin Sardar. 

2. Saran 

Penelitian ini mengusulkan eksplorasi lebih lanjut atas saran yang dikemukakan 

Ziauddin Sardar mengenai penggabungan pengetahuan Islam dengan fokus pada perbankan 

Islam dan pembiayaan sosial. Dalam upaya penelitian selanjutnya, diharapkan akan muncul 

evaluasi komparatif antara hipotesis kritis Sardar dan hipotesis akademisi lainnya. Selain itu, 

upaya penelitian di bidang ini juga diharapkan akan membantu memfasilitasi para akademisi 

dan pembuat kebijakan untuk tidak hanya mengembangkan sistem ekonomi yang diatur oleh 

prinsip-prinsip kemaslahatan, keadilan, dan tauhid, namun juga akan memungkinkan 

penerapan sistem ekonomi Islam untuk mencapai kesuksesan dalam realitas masyarakat dan 

perekonomian yang lazim. 

 

RUJUKAN 

Ahsan, M. A., Shahed, A. K. M., & Ahmad, A. (2013). Islamization of Knowledge: An Agenda 

for Muslim Intellectuals. Global Journal of Management and Business Research 

Administration and Management, 13(10), 1–11. 

https://journalofbusiness.org/index.php/GJMBR/article/view/1065 

Arbi, Herlina, Syarifuddin, Hanafi, I., Dewi, E., & Anwar, A. (2023). WHEN RELIGION 

APPROACHES SCIENCE; An Interpretation of Ziauddin Sardar’s Integrative Islamic 

Education Thought. Jurnal Ushuluddin, 31(2), 203–219. 

https://doi.org/10.24014/Jush.v31i2. 

Creswel, J. W. (2014). PENELITIAN KUALITATIF DAN DESAIN RISET (Memilih diantara 

Lima Pendekatan) (3rd ed.). Pustaka Pelajar. 

Fajriansyah, B., Rhain, A., Dahliana, Y., & Nurrohim, A. (2025). Konsep Khilafah dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 30 (Studi komparasi Tafsir Fii Zhilalil Qur’an Karya Sayyid Qutb dan 

Tafsir Al-Azhar Karya Buya Hamka). Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 

6(1), 253–263. 

Fuady, F., & Bistara, R. (2022). PENGILMUAN ISLAM ZIAUDDIN SARDAR DAN 

RELEVANSINYA BAGI PTKIN. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy. 

Habibi, M. D. (2024). Tauhid Sebagai Dasar Prinsip Pengetahuan Dalam Pandangan Ismail R. 

al-Faruqi. Indonesian Journal of Islamic Theology and Philosophy, 6(1), 73–86. 

Kasmawati, & Mawardi. (2025). Keadilan Distributif dalam Ekonomi Islam : Analisis Filosofis 

dan Implikasinya terhadap Ketimpangan Sosial- Ekonomi. LENTERA: Indonesian Journal 

of Multidisciplinary Islamic Studies, 7(1), 1–13. 



51 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

Khan, A. (2018). Methodology of Islamic Economics: From Islamic Teachings to Islamic 

Economics. Turkish Journal of Islamic Economics, 5(1), 35–61. 

https://doi.org/10.26414/tujise.2018.5.1.35-61 

Ma’zum, N. D. U., Erlinda, F., & Syaifuddin, H. (2021). PRAKTIK EKONOMI SYARIAH 

DALAM KONSEP PEMIKIRAN ZIAUDDIN SARDAR. SYI’AR IQTISHADI, 5(2), 196–

206. 

Masood, A., Lee, U. H. M. S., & Rahim, A. A. (2025). Halal reimagined: ir4.0 tech drives 

sustainability and inclusivity in islamic monetary economics. Malaysian Journal of Syariah 

and Law, 13(1), 164–178. 

Mufid, F. (2014). Islamic Sciences Integration. QIJIS (Qudus International Journal of Islamic 

Studies), 2(2), 144–160. http://dx.doi.org/10.21043/qijis.v2i2.1565 

Nisrina, A. N., Salsabila, S. K., Fauzi, M., & Hidayatullah, S. M. (2025). Perspektif Islam Dan 

Konvensional Dalam Ekonomi Syariah Dan Keseimbangan Ekonomi Moneter. Regulate: 

Jurnal Ilmu Pendidikan, Hukum Dan Bisnis, 2(1), 64–73. 

Nufus, H., & Suip, M. N. I. bin. (2025). ISLAMISASI ILMU SEBAGAI INTEGRASI 

ANTARA ILMU DAN AGAMA DALAM TATA PEREKONOMIAN (PEMIKIRAN 

ZIAUDDIN SARDAR). Indonesian Journal of Islamic and Social Science, 3(2), 118–130. 

Nurkomalasari, N., & Zakiah, N. (2021). STUDI KOMPARASI POSISI ETIKA BISNIS 

ISLAM DALAM BERBAGAI SISTEM EKONOMI. El-Ecosy: Jurnal Ekonomi Dan 

Keuangan Islam, 01(02). 

Purwanto, M. R., Supriadi, Sularno, & Rokhimah, F. (2022). The Implementation of Maqasid 

Al-Sharia Values in Economic Transactions of The Java Community. The 3rd International 

Conference on Advance & Scientific Innovation (ICASI), 2022, 120–129. 

https://doi.org/10.18502/kss.v7i10.11351 

Putawa, R. A. (2024). Islamization of science : Ziauddin Sardar ’ s critique of the universality of 

science. Dharmakirti : International Journal of Religion, Mind and Science, 1(1), 1–15. 

Putri, E. S., Aini, A. N., Tsabitah, N. S., & Putra, B. J. (2025). Comparison of Efficiency 

Principles for Welfare in Islamic and Socialist Economic Systems. JIEP: Journal of Islamic 

Economics and Philanthropy, 7(May), 238–250. 

RI, D. A. (2015). Al-Qur’an Terjemah. CV. Darus Sunnah. 

Sa’dan, M. (2015). Islamic Science, Nature and Human Beings: a Discussion on Ziauddin 

Sardar’S Thoughts. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 23(2), 233. 

https://doi.org/10.21580/ws.23.2.278 

Sardar, Z. (2018). Critical thought and the future of islam. Islamology, 8(2), 92–100. 

 



52 
Journal of Islamic Economics and Business Perspectives, Vol. 01, No. 02 

 
 

Stevenson, T. (2022). RETRACTED ARTICLE: Ziauddin Sardar: Explaining Islam to the West. 

World Futures, 78(5), i–x. https://doi.org/10.1080/02604027.2021.1976034 

Suhernawati, Riadi, H., Aswati, F., Azman, W., Susanti, E., Nasifah, I., & Solehati, C. (2025). 

Science-Islam Integration : A Critical Examination of Ziauddin Sardar ’ s Epistemology and 

Its Relevance for Indonesian State Islamic Universities. Indonesian Journal of Education 

Research (IJoER), 6(1), 87–95. https://doi.org/10.37251/ijoer.v6i1.1408 

Syahputra, A. (2020). Integrasi dalam Ekonomi Islam. Jurnal JESKaPe, 4(1), 67–80. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.52490/jeskape.v4i1.673 

Wohlin, C., Mendes, E., Felizardo, K. R., & Kalinowski, M. (2020). Guidelines for the search 

strategy to update systematic literature reviews in software engineering. Information and 

Software Technology, 127, 106366. https://doi.org/10.1016/j.infsof.2020.106366 

 


